The Genesis of the Cardiac Theory of Consciousness: An Historical Reconstruction

- 71) Renade, ibid..
- 72) Ibid.
- 73) Kogen Misuno, "Abhidhamma Literature, *Encyclopedia of Buddhism*, Vol.1, 64-65.
- 74) That is to say, in the *Non-Abhidhammic* portion of the Canon, specially the Suttas. I am not referring to the canonical texts that exhibit a pre-Abhidhammic form of incipient "scholasticism", such as the Niddesa, Pat isambhidāmagga, etc.
- 75) Cf. PED (PTS), s.v. *indriya*, under section A; see section B (ibid.,) for references.
- 76) Cf. Ud 90.
- 77) See Mrs Rhys Davids, The Birth of Indian Psychology, London, 1937, 222.
- 78) Sarathchandra, 38.

Tulana Research Cebtre Gonawala Rd Gonawala-Kelaniya Sri Lanka

Key terms: Theravāda Buddhism, Buddhaghosa, Dhammapāla, Upatissa, hadaya, kuṭi-citta, matthaluṅga, vatthu-rūpa

# 諸法考

# 一dhamma の原意の探求と再構築一

(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展

村上真完 (東北大学名誉教授 文博)

目次

# (1)諸法と縁起

I インド思想における dharma (法) の意味

Ⅲ初期の仏伝資料における諸法と縁起(以上 諸法考(1)=村上 2006: 『仏教研究』34号, pp.63-132)

# (2)法と諸法-縁起成道から梵天勧請まで

Ⅲ縁起成道説 補説と再考

IV 梵天勧請に到るまでの世尊の言行 (Mvg.1.1-1.5) (以上 諸法考(2)=村上 2007a: 同 35 号, pp.79-134)

# (3)法と諸法-初転法輪をめぐって

V 初転法輪前後の世尊の言行 (Mvg.1.6) (以上=諸法考(3)=村上 2008:同 36 号, pp.63-133)

# (4)法と諸法と縁起-教団形成の端緒をめぐって

WI仏教教団形成の端緒(Mvg.1.7-14)(以上=諸法考(4)=村上 2009:同 37 号, pp.91-140)

# (5)法と諸法と縁起-教団の形成

Ⅷ仏教教団の形成(Mvg.1.15-20)(以上=諸法考(5)=村上 2010:同 38 号, pp.79-106)

Ⅷ仏教教団の形成 続き(大品 Mahāvagga=Mvg.1.21-22)

#### はじめに

前稿までに、釈尊の成道前後の縁起をめぐる観察から、最初の説法(初転法輪)を経て、仏教教団が形成される過程を見た。本稿は続いてマガダ王が帰依し、沙門教団の有力者達(舎利弗と目連とその徒衆)が入門するところまで見る。

# 2 象頭山における「一切(十八界:認識の全要素)は燃えている」という 説法

バラモン・カッサパ (迦葉) 三兄弟の徒衆であった新弟子達とともに、世尊は成道の地 (ウルヴェーラー) から北方約 10km のガヤーシーサ [山] (Gayāsīsa, ⑤Gayā-śīrṣa, 象頭山、伽耶山;今のガヤー南郊外の丘 Brahmayoni) に遊行して移動した後に、ここにおいて特別の教え (法) を説いたと伝えられている¹¹。

それは「一切は燃えている」という文に始まる、認識の諸要素(眼等・色等・ 眼識等の十八界、及び眼等との接触とそれらを縁として生じる楽・苦・不苦不 楽の感受)に執らわれてはならぬという教えである。 ®「大品」では次のよう に始まっている。

- 『 $(0_1)$  時になるほど、世尊はウルヴェーラーに好きなだけ住んでから、凡て皆元結髪行者の比丘千人からなる大比丘僧団と共に、ガヤーシーサ〔山〕(象頭山、伽耶山)の方に向かった。そこでまことに世尊はガヤーにおけるガヤーシーサ〔山〕に比丘僧団と共に住む。( $Mvg.1.21.1: Vin.I.p.34^{11-15}$ )
- (02) そこでなるほど世尊は比丘達に語りかけた。

比丘達よ。一切は燃えている。そして比丘達よ。何が燃えているのか (Sabbaṃ, bhikkhave, ādittaṃ. Kiñ ca, bhikkhave, sabbaṃ ādittaṃ)。 (Mvg.1.21.2: *Vin.*I. p.34<sup>15-17</sup>)

(1)眼は燃えている。諸々の色は燃えている。眼識(眼による認識、視覚知)は燃えている。眼との接触も燃えている(Cakkhu ādittaṃ, rūpā ādittā,cakkhu-viññāṇaṃ ādittaṃ, cakkhu-samphasso āditto)。凡そ眼との接触を縁として生じ感受されるこの楽・苦・或いは不苦不楽:それも燃えている(yam idaṃ cakkhu-samphassa-paccayā uppajjati vedayitaṃ sukhaṃ vā dukkhaṃ vā adukkha-m-asukhaṃ vā tam pi ādittaṃ)。何によって燃えているのか(Kena ādittaṃ)。貪(貪り、貪欲)の火によって・瞋(憎しみ・怒り)の火によって・癡(迷い、無知)の火によって燃えている。生によって・老によって・死によって・諸々の愁いによっ

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展

- て・諸々の嘆きによって・諸々の苦によって・諸々の不機嫌(憂)によって・諸々の悩みによって燃えている、と〔私は〕いう(Rāgagginā dosagginā mohagginā ādittaṃ, jātiyā jarāya maraṇena sokehi paridevehi dukkhehi domanassehi upāyāsehi ādittan ti vadāmi)。
- (2)耳は燃えている。諸々の声(音) // (Sotaṃ ādittaṃ, saddā ādittā)。…
- (3)鼻は燃えている。諸々の匂い(香) // (Ghānaṃ ādittaṃ, gandhā ādittā)。…
- (4)舌は燃えている。諸々の味〃 (Jivhā ādittā, rasā ādittā)。…
- (5)身は燃えている。 諸々の感触(触れるもの) // (Kāyo āditto, photthabbā ādittā)。…
- (6)意は燃えている。諸々の法(諸法、考えられるもの) ″。 意識(意による認識)は燃えている。意との接触も ″ (Mano āditto, dhammā ādittā, mano-viññāṇaṃ ādittaṃ mano-samphasso āditto)。 … (Mvg.1.21.2-3: *Vin.*I. p.34<sup>17-31</sup>)
- (x) 『比丘達よ。このように見ると、有聞の聖弟子は眼に対しても厭離する。諸々の色に対しても厭離する。眼識に対しても厭離する。眼との接触に対しても厭離する。凡そ眼との接触を縁として生じ感受されるこの楽・苦・或いは不苦不楽:それに対しても厭離する。耳に対しても厭離する。諸々の声(音)に対しても厭離する。…鼻に対しても厭離する。諸々の匂いに対しても厭離する。舌に対しても厭離する。諸々の味に対しても厭離する。自に対しても厭離する。意に対しても厭離する。意に対しても厭離する。意に対しても厭離する。の法(諸法)に対しても厭離する。厭離すると離欲する。離欲するから解脱する。解脱すると、「解脱した」という知(自覚)がある。(y)「生は尽き、梵行は成り、なすべきことはなした。こうであること(この状態)より他にない」と悟る、と。
- (z) そしてまた、この解説が語られると、その千人の比丘の心は諸々の汚れ(漏、煩惱) から解脱した。』(Mvg.1.21.4: Vin.I. pp.34<sup>32</sup>-35<sup>12</sup>)

この内容は、序文  $(0_1)$  を除いて経の伝承 (S.35.28.1-10: IV.pp.19-20, 『雑阿 含經』卷8 <math>(197): T.2, No.99, 50bc) の中にも含まれている。この中で $\mathbb P$  伝承だけが凡人における認識の諸要素 (= 人間存在の全要素・全領域)の実情と、聖弟子がそのいずれにも執らわれずに、解脱して悟ると端的に示している。

他の諸伝承では、世尊が超能力を示す奇蹟(iddhi-pāṭihāriya, 神足變化示現、神變示導)、他人の心を直指する奇蹟(ādesanā-pāṭihārya, 他心示現、記心示導)、教え誡める奇蹟(anusāsanī-pāṭihāriya, 教誡示現、教誡示導)と

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起ー教団の形成と発展いう三種の奇蹟(tīṇi pāṭihāriyāṇi, 神変、示現、示導)を現して、その最後に示した「教え誡める奇蹟」が、この「一切は燃えている」に始まる教えであるという<sup>2)</sup>。

これまでに見てきた® 伝承でもまた、確かにカッサパを教化するに当たっては、世尊は超能力を示す奇蹟を行い、カッサパ達の心の動きをよく読み、しかもそれを直指し直言する奇蹟を行ってきたのである。ただ「教え」(法)を懇切に教え示し導くことが残っていた。それが「教え誡める奇蹟」であった。しかも元もと火を祀る行者達には身近であったはずの火に因む説法が示された。しかし火の讃美ではなく煩惱や苦悩に喩えられる火を消し鎮めることを教えている。それに対して他の諸伝承では、超能力を示す奇蹟と人の心を直指する奇蹟とを改めて示した上で、最後に「教え誡める奇蹟」として、この「一切は燃えている」という教えを示したのである。こうして見ると®『律』「大品」(Mvg)の伝承が、ここでは最も素朴な古形に遡る可能性を示唆していると思われる。

P 経典にも超能力を示す奇蹟, 他人の心を直指する奇蹟, 教え誡める奇蹟という三種の奇蹟(神変、示導)を説く箇所があり、漢訳の資料もある<sup>3)</sup>。

しかし、この教えを三種の奇蹟の中に含む例は、他にはないようである。

我々人間の在りよう・在り方(生存、存在)を分析的に見て、その構成要素 や属性に分解するのが、原始仏教の基本的な考え方である。これまでにも見て きたように、色・受・想・行・識の五項(五法、五蘊、要素)をもって我々の 在りよう・在り方(生存、存在)を分析して見る見方は、仏教に特有の考え方 である。それと並んで、しかもより単純に眼・耳・鼻・舌・身・意(以上は六 根、即ち感官。六内処:認識の内的領域という)を中心に人間の在りよう・在 り方(生存、存在)を把握する見方がある。これ(六根、感官)に感官の対象 となる色・声・香・味・觸(感触、触れるもの)・法(考えられること・もの) (以上六境、六外処:認識の外的領域) を加えると、我々の存在と経験する事 柄が全て含まれることになる。六内処と六外処とを合わせて十二処という。処 (āyatana) とは、認識の起こるところ、認識の領域の意である。ここではさ らに詳しく、感官による知(眼識・耳識・鼻識・舌識・身識)と意による知(意 識\*)とを加える。六根(感官)と六境(感官の対象)と六識との18項(18法) は、十八界 (dhātu, 要素、認識の要素) と呼ばれる (M.III.p.62<sup>10</sup>,  $T.1.723b^{17}$ )。ここでは、さらに眼等が対象(色等)と接触する六種の接触 (眼觸等)を数え上げ、さらに眼等との接触(眼觸等)を縁として生じ感受さ れる楽・苦・或いは不苦不楽を数える。これらも感官の数だけの種類が考えら 諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起ー教団の形成と発展れている。

そして実はこれらの一切は、どれも生ずる性質(生法 jāti-dhamma)を有し、老いる性質(老法 jārā-dhamma)を有し、滅する性質(滅法 nirodhadhamma)を有し、無常であり、苦であり、非我である、と説かれていたのである(S.35.33-52:IV.pp.26-30;『雜阿含經』卷8(195)(156):T.2,No.99,50ab)。これら眼等、色等、眼識(視覚による知覚)等、眼觸(眼と色との接触)等は、楽(快感)・苦(不快感・苦痛感)・或いは不苦不楽(快感でも不快感でもない感じ)と同じく,誰にでも実感として分かることである。こういう実感としても分かりやすいこと(諸法、即ち諸要素,諸属性)によって、我々の在りよう・在り方(生存、存在)が解明されるのである。

およそ悟らない人間の在りよう(生存、存在)を構成しているこれら一切が、 貪・瞋・癡により、生・老・死により、愁い・嘆き・苦・不機嫌(憂)・悩みに よって燃えている、苦しめ悩ませられている、というのである。

しかし、仏の教えを聴いた(有聞の)仏弟子は、自分の在りよう(生存、存在)を見つめ直して、それを転換する。即ち眼等・色等・眼識等(十八界)及び眼等との接触とそれらを縁として生じる楽等の感受に対して、厭離し、離欲し、解脱すると、「解脱した」という知(自覚)があり、「生は尽き、梵行は成り、なすべきことはなした。こうであること(この状態)より他にない」と悟る、と。この1文(y)は、先に初転法輪の後の色等(五蘊)の無常・苦・非我の説法(無我相経)の末にも見た文(Mvg.I.6.46:  $Vin.p.I.14^{25-32}$ , S.22.59.22:  $S.III.p.68^{21-26}$ )と全く一致する定型文であり、覚りの表明である(「諸法考(3)」:『仏教研究』36号, p.118参照)。ただしこの $\mathbb{P}$ 文(y)に相当する文は、『五分律』卷16(T.22.109c<sup>5-6</sup>)と『佛本行集經』卷42(T.3.851a<sup>4-5</sup>)にはあるが、他にはない。けれども、この説法を聴いた比丘達は皆、煩惱がなくなり解脱したという文(z)の趣旨は、ほぼ全ての伝承において一致する。自分の在りよう・在り方(生存、存在)をこのように分析的に把握し、そこに執らわれなければ、解脱するのである $^{41}$ 。

#### 3 世尊は王舍城においてマガダ王の帰依をうける

その後に暫らくして、世尊はこの千人の大比丘僧団と共に、マガダの都:王舎城(Rāja-gaha, ⑤Rāja-grha)の方に向かい、順次に遊行をして、王舎城に入り、〔マガダ人達の〕 杖林の善住という霊樹に(Laṭṭhi-vane Suppatiṭṭhe cetiye, ⑤ Yaṣṭi-vane Supratiṣṭhite Māgadhakānāṃ caitye)に留まる(Mvg.1.22.1: Vin.I. p.35<sup>15-20</sup>, CPS.27c.1 取意)<sup>5)</sup>。

ガヤーから東北東に凡そ50kmほどの王舎城(現在の Rajgir)まで乞食・遊

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展行しながら行くには、5日ほど要したであろう。「杖林の善住という霊樹」と示したところは、『四分律』卷33には、「杖林中善住尼拘律樹王」(T.22,797 b<sup>8-9</sup>)とあり、『衆許摩訶帝經』卷10には「杖林塔」(T.3.962c<sup>17</sup>)、『破僧事』卷7には「善住窣堵波竹林」(善住塔の竹林:T.24.135b¹)、『雑阿含經卷』第38(1074)には「善建立支提杖林」(T.2.279a<sup>15-16</sup>)、『別譯雜阿含經卷』第1(13)には「善住天寺祠祀林」(T.2.377a<sup>17</sup>)とある。「杖林」(Laṭṭḥi-vana、⑤ Yaṣṭi-vana)は、王舍城域内にあった林の固有名であろうか。 即註釈(VinA. V.972<sup>12</sup>)には、「椰子の公園に」(tāl'uyyāne)という。そこにあった「よく立っている」(suppatiṭṭḥa)という霊樹(または霊廟がある樹 cetiya)の下に、世尊が留まったという。 即註釈(VinA.V.972<sup>12-13</sup>)では「或る1本の無花果の樹の下に(vaṭa-rukkhe)」という。漢訳に塔、塔廟(支提)、寺というのは、後の解釈なのであろうか。ここでは明記がないが、世尊はマガダ王を教化することを意図していたはずである。ここの伝承は阿含の伝承にも含まれるのである。

## 【α世尊の風評・評判とマガダ王の対応】

世尊の動向や名声は、予想通りマガダ王セーニヤ・ビンビサーラ(Māgadha Seniya Bimbisāra, 摩竭提王瓶沙、頻婆娑羅王、頻毘娑羅王)が聞き知るところとなる。

- P伝承では、その名声とは、次のような定型文で語られる。
- 『(a) かの世尊は、供養(尊敬)に値する方(阿羅漢、応供)である。 正等覚者、明知と行をそなえた方(明行足)、よく行かれた方(善逝)、世間を知る方(世間解)、無上の方(無上士)、人を調御する御者(調御丈夫)、神々と人々の師(天人師)、仏、世尊である(so bhagavā arahaṃ sammā-sambuddho vijjā-caraṇa-sampanno sugato loka-vidū anuttaro purisa-damma-sārathi satthā deva-manussānaṃ buddho bhagavā)。
- (b) その方は神を含み魔を含み、梵天を含むこの世間に、沙門やバラモンを含む・神々と人間を含む生類に、自ら証知して体験して〔それを〕説く。その方は、初めもよく中ほどもよく終わりもよい・意味そなわり文言そなわった教え(法)を説く。全く円満し清浄な浄行(梵行)を明らかにする。

そして、いいかね。そのような阿羅漢たちに会うことはよいことだよ、 と。』(Mvg.1.22.2: *Vin.*I. p.35<sup>25-34</sup>) 諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起ー教団の形成と発展 この定型文の(a) は、いわゆる如來の十号であり、如來(仏)の十種の形容 語であり、(b) は仏が説く法(教え)と浄行(修行、梵行)の形容であり讃 美である。この即伝承は、確かに世尊とその教え(法)の形容と讃美に尽きる が、ともに定型化されており、他の諸伝承ともほぼ共通するものである<sup>6)</sup>。

®伝承は、このように世尊を讃美する風評を語る。根本説一切有部の伝承では、釈迦族に生まれた太子が、占い師の言によれば、太子が家にあれば転輪王となり、出家すれば正覚者となると聞いた人民が、王に報告して彼(太子=世尊)の殺害を進言する。王はそれを退けて、彼が転輪王になるなら彼に従い、彼が正覚者になるなら、親しく供養しようという願望を懐く。また別の人々はその世尊が今や正覚者となりガヤー山に住んでいることを伝えて、かの仏・世尊の供養を進言する。王は臣下に命じて、王の名代として世尊を訪ねて王舍城への來臨を請わせる。こうして世尊は僧団とともに遊行して王舍城に入り、城外の杖林の善住霊樹に留まっておられる。そしてそれを王は聞き知ったのである70。

また『四分律』卷33(T.22.797b)、『五分律』卷16(T.22.109c)、『過去現在因果經』巻4( $T.3.650b^{1-3}$ )では、世尊が嘗て王に会って、成仏後に再訪を約束したことを思い出して、王に会うために王舍城に赴いたという $^{8}$ )。

『スッタ・ニパータ(Sn.)』3.1「出家経」では、世尊が修行中に王舍城に行乞に入ったのをこの王が見て、訪ねて行って対話を交わし財物を提供して懐柔しようとするが、世尊は欲望を求めず修行に励もうと答えている。法蔵部の『四分律』卷31( $T.22.779c^{22}.780b^6$ )の外、根本説一切有部( $SBV.I.pp.94^8.96^{16}$ ,『破僧事』卷 $4:T.24.118b^{18}.119a^{19}$ ,cf. 『衆許摩訶帝經』卷 $5:T.3.947c^{22}.948a^{20}$ )や大衆部( $Mv.II.p198^3.202^2$ )の伝承では、この時に王は世尊が覚りを得た際には再来を請うたのに対して、世尊が応諾されたという。 $\mathbb P$ の註釈 (Pj.II.p.986)にも、「尊師よ。仏となることを得ましたら私の所領においでください」と、王が菩薩(=世尊)に言った、と伝えている $^{9}$ )。

®伝承では、マガダ王は、12万のマガダ人のバラモン・家主達に囲まれて世尊のもとに近づいて、挨拶して一方に坐った。バラモン・家主達も銘々に世尊に挨拶して一方に坐った、という(Mvg.1.22.3: Vin.I.pp.35³³-367 取意)¹⁰。この12万人とは、随分と大袈裟な表現であり、銘々に世尊に挨拶をするというのは、実は精々数十人であることを暗示しているかのようである。

## 【β世尊とカッサパとの偈の応答:カッサパの帰依の心情】

さて人々は大沙門(=仏)とカッサパとのどちらが師か、どちらが弟子か、 と迷う。すると、人々の思いを世尊は心で知って、彼に詩句をもって語りかけ

『a「ウルヴェーラーに住む者よ。痩せた論者(貴方)は何をば見て祭火を捨てたのか。K. (カッサパ、迦葉)よ。この意味を貴方に問う。どうして貴方の火祭りが捨てられたのか。」と。

Kim eva disvā Uruvela-vāsi, pahāsi aggim kisako vadāno; pucchāmi tam Kassapa, etam attham katham pahīnam tava aggihuttan ti.

**b** [K.] 「色と声とそれから味、欲しいもの、そして女を、供犠は語る。 これは垢だと、〔執着の〕依り所(=祭祀)の中に知って、それ故に祭祀 や献供を喜ばない。」と。

rūpe ca sadde ca atho rase ca; kām'itthiyo câbhivadanti yaññā; etam malan ti upadhīsu ñatvā; tasmā na yitthe na hute arañjin ti.  $(Mvg.1.22.4: Vin.I.p.36^{15.21})$ 

c 〔世尊〕「またここに貴方のこころは、色と声とそれから味に喜ばない。 K.よ。」と世尊は言うた。

「すると今や神々や人々の世間において、こころは何が楽しいのか。K.よ。 私にそれを言え。」と。

ettha ca ( $^{Vri}$ ettheva) te mano na ramittha Kassapā ti bhagavā avoca ( $^{Vri}$ bhagavā); rūpesu saddesu atho rasesu;

atha ko carahi deva-manussa-loke; rato mano Kassapa, brūhi me tan ti.

d [K.] 「執着の依り所のない寂静なる境地を見て、無所有にして欲の生存に執らわれない・別様にはならない・他によっては導かれない 〔境地を見て〕、それ故に祭祀や献供を喜ばなかった。」と。

disvā padaṃ santam anūpadhīkaṃ; akiñcanaṃ kāma-bhave asattam;

anaññathā-bhāvim anañña-neyyam; tasmā na yiṭṭhe na hute arañjin ti. (Mvg.1.22.5:Vin.I.p.36 $^{22\cdot29}$ )

するとカッサパは、座から立ち上がって世尊の足下に頭をつけて申し上げた。 『尊師よ。世尊は私の師です。私は弟子です。』(*Vin.*I.p.36<sup>32-33</sup>)

と。こうして人々に実情が分かったのである。この四偈は、仏の問いに答える 形で、カッサパが仏に心服するに至った経緯と、祭祀と火への献供を捨てて仏 の教えに喜ぶに至った心境を簡潔に示している。これら四偈は、ほぼ全ての伝 承に含まれるが、語彙や語尾、語順の少なからぬ相違が見られる。偈数がもっ 諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展と多い伝承もある。有部系統ではさらに三偈を加えるが、他の三律(『四分律』、『五分律』、『毘尼母經』)では上と同様の四偈である。*Mv.* はこれに六偈を加えるが、最後の二偈は他に類例がない<sup>11)</sup>。『中本起經』卷上には、仏が述べたのは二偈(五言八句)である。これが古形を示すのかどうかは、即断できない<sup>12)</sup>。

## 【γ世尊の説法】

そこで世尊は、彼等の心の思いを知って、次第説法を語り、布施の談義、戒の談義、天の談義等を始めとして、彼等が浄らかな信ずる心を持つようになったのを知ったときに、苦・集・滅・道(四諦)を説き明かした。すると11万人には、「およそ何でも集起する性質(本性、法)があるものは、すべて滅する性質(本性、法)がある」という遠塵離垢の法眼(真実を見る汚れのない無垢の眼)が生じ、 $1万人は信者(優婆塞)になると申し出た(Mvg.1.22.6-8: Vin.I.pp. <math>36^{30}$ - $37^{13}$ 取意) $^{13}$ 。

この世尊の説法を人々が了解して法眼が生じたという段は、ヤサの場合 ( $Mvg.1.7.5-6:Vin.I.15^{35}-16^8$ ) と同文で繰り返されてきた。遠塵離垢の法眼という語句はほぼ全ての伝承にある。けれどもその意味が、縁起による集(生)と滅とを知ることであるという例は、 $\mathbb P$ の伝承では繰り返されるが、他の伝承には極めて少ない。けれども『佛本行集經』巻 36、44 ( $\mathbb T$ .3.  $819c^{21-23}$ ,  $858b^{28}-c^1$ ) が、ほぼ同様の文句を伝えている140。

# 【るマガダ王の願い、帰依、食事供養の申し出】

すると王は

『法を見、法を得、法を知り、法に深く入り、疑いを超え、惑いを離れ、確信を得、師の教えに関して他には依存しないで、世尊にこう申し上げた。』 (Mvg.I.22.9: *Vin.*I.p.37<sup>14-17</sup>)<sup>15)</sup>。

ここの法とは、仏の教えの内容であり、いわば真実であり、四諦の理、縁起の理である。この文も最初に法眼を得たコンダンニャ(=Mvg.I.6. 32: Vin.I.p.  $12^{19\cdot22}$ )や、ヤサの父(Mvg.I.7.10:  $Vin.I.p.16^{30}$ )の場合等と同文である。

## さて王の言うところは

『尊師様、私が王子であったときに五つの願い事(assāsaka)が有りました。それが今や私に満たされました(samiddha)。』( $Vin.I.p.37^{17-18}$ )というのである。すなわち

- (1) 『ああまことに〔皆が〕私を王位に即けてくれますようにと(rajje abhisiñceyyun ti)。』
- (2) 『そしてその私の所領に供養に値する(阿羅漢)正等覚者がお出でに

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起ー教団の形成と発展なりますようにと。』

- (3) 『そして私がその世尊に近侍できますようにと (payirupāseyyan ti)。』
- (4) 『その世尊が私に教え(法)を示して下さるようにと(dhammaṃ deseyyā ti)。』
- (5) 『そして私がその世尊の教え (法) を了解できますようにと (dhammam ājāneyyan ti)。』
- この五つの願い事が叶ったという (Mvg.I.22.9-10: Vin.I.p.37<sup>35-30</sup>)<sup>16)</sup>。
- そして王は、ヤサの父(Mvg.I.7.10: *Vin.*I.p.16<sup>31-38</sup>)と同じ様に、言上する。 『尊師よ。すばらしいことです。・・・ 世尊は、多くの方法を用いて、 法(教え)を明らかにして下さいました (dhammo pakāsito)<sup>17)</sup>。
  - この私は世尊(仏) に帰依し、法(仏の教え) と比丘僧団に [帰依いします]。世尊はどうぞ今日より以後、私を命ある限り帰依している信者(優婆塞) としてお認めおき下さい、と。』(Mvg.I.22.11: *Vin.*I.p.37<sup>31-38</sup>)

『また尊師よ。世尊は明日には私の食事を比丘僧団と共に〔食べることを〕 認めて下さい、と。』(*Vin.*I.pp.37<sup>38</sup>-38<sup>1</sup>)

世尊は沈黙をもって認めた。それを知って王は座を起って世尊に挨拶して右繞して立ち去った<sup>18)</sup>。そしてその夜が過ぎると、王は素晴らしい食事を用意させて、世尊に「尊師よ、時間です。食事が出来ました」と時間を知らせた。世尊は午前中に着衣して鉢と衣を持って大比丘僧団と共に王舍城に入った。そのとき帝釈天はバラモン学生の姿を化作して、次の詩歌(偈)を歌いながら、仏を上首(筆頭)とする比丘僧団の前へ前へと行く。

『I「[身を] 修め (調御し) 執らわれない (離脱した) 金環のように金色の世尊は、[身を] 修め (調御し) 執らわれない (離脱した) 元結髪行者達と共に王舍城に入られた (danto dantehi saha purāṇa-jaṭilehi, vippamutto vippamuttehi; siṅgī-nikkha-suvaṇṇo (<sup>vri.</sup>-savaṇṇo), Rājagahaṃ pāvisi bhagavā)。

m 開放され (解脱し) 執らわれない (離脱した) 金環のように金色の世尊は、開放され (解脱し) 執らわれない (離脱した) " (mutto muttehi saha purāṇa-jaṭilehi, vippamutto vippamuttehi; ")。

- n 〔生死を〕渡って執らわれない (離脱した) 金環のように金色の世尊は、 〔生死を〕渡って執らわれない (離脱した) " (tiṇṇo tiṇṇehi saha purāṇa-jaṭilehi; vippamutto vippamuttehi; ")。
- o 安らかにして執らわれない (離脱した) 金環のように金色の世尊は、 安らかにして執らわれない (離脱した) // (santo santehi saha purāna-

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起ー教団の形成と発展 jatilehi; vippamutto vippamuttehi; ")。

p 十〔聖住〕に住し、十力有り、十法を知り、十〔無学支〕を具え<sup>19</sup>、 千人の従者を伴なって、かの世尊は王舍城に入られた。」と

(dasa-vāso dasa-balo, dasa-dhamma-vidū dasabhi c'upeto:

so dasa-sata-parivāro Rājagaham pāvisi bhagavā ti). (Mvg.I.22.13: Vin.I.p.38 $^{15\cdot23}$ )

これは、世尊が元結髪行者の比丘達とともに王舍城に入ったという様子を、同 じ語句を繰り返し述べつつ、世尊と比丘達の形容と讃美を語る。人々は帝釈天 を見て、この麗しいバラモン学生は誰の子か、と言い合う。帝釈天は偈で答え る。

q 『「賢者にして凡てに亘って〔身を〕修め(調御し)清淨にして比肩する人なく供養に値する(阿羅漢)善く行ける(善逝)というそのお方に、私は従う者です。」と(yo dhīro sabbadhi danto, suddho appaṭipuggalo; araham sugato loke, tassâham paricārako ti)』。(Mvg.I.22.14: Vin.I.p.38<sup>29-30</sup>)

帝釈天というのは、私には理解できないが、この話を伝えた人達には、そう思われたことなのであろうか。なお以上の六偈に対応する伝承は少ない<sup>20</sup>。

## 【εマガダ王の竹林園寄進】

さて世尊はマガダ王の住いを訪ね、比丘僧団とともに設けられた席に坐った。王は手ずから立派な硬軟の食べ物をもって、仏を始めとする比丘僧を満足させて、世尊が食べ終えて鉢から手を放したのを見て一方に坐った。そして世尊がどこに住まうとよいのか、と思案する(Mvg.I.22.15-16:  $Vin.I.pp.~38^{31}-39^{7}$  取意)。そして王はこう思う。

『私共の竹林園(Veļu-vana)は、なるほど、村から決して遠からず近過ぎず行き来が出来て、それぞれ求める人達に行き易く、昼には混雑少なく、夜には人声が少なく物音も少なく、人々の気配なく(vijana-vāta)人々が独住すべく、独坐にふさわしい。さあ、私は仏を上首(筆頭)とする比丘僧団に寄進しましょう、と。』(Mvg.I.22.17: Vin.I.p.39<sup>8-14</sup>)

王は黄金製の水瓶を取って、〔寄進のしるしに〕世尊〔の手〕を清めさせて、 『尊師様。この私は仏を上首とする比丘僧団に竹林園を寄進いたします』とい う。世尊は受けられた。すると世尊は、王に法話をもって教示し、受持させ、 励まし喜ばせてから、座を立って立ち去られた。最後に

『するとなるほど、世尊はこの因縁でこの機会に法話をしてから、比丘達 に語りかけた。「比丘達よ。 園林を許します | と。』(Myg.I.22.18: 諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展 Vin.I.p.39<sup>21-22</sup>)

この仏のことばで、ここの1幕は終わる21)。

ここは元結髪行者のカッサパとその徒衆が仏弟子の大比丘僧団となったことを、マガダ王と大衆の前で見せ付けてから、王と大衆に説法し、その後で王より竹林園を住居地として寄進されるという一段である。散文と韻文からなるが、諸伝承の間に相違するところも多い。

# Ⅲ 仏教教団の形成と発展(大品 Mahāvagga=Mvg.1.23-24)

# 沙門教団の二有力者:舎利弗・目連とその徒衆の入門

## a【サンジャヤの論法】

その頃サンジャヤ(Sañjaya, Vri.Sañcaya)という遊行者が、250人の大遊行者衆(paribbājaka-parisā)とともに、王舍城に住んでいる。時に舎利弗(Sāriputta, Śāriputra)と目連(目犍連 Moggallāna, Maudgalyāyana)とは遊行者サンジャヤの許で修行(梵行)をしていて、『凡そ最初に不死(amata)を得達したものは、他方に告げよ』と約束(katikā)を交わしていた(Mvg.I.23.17: Vin.I.p.39<sup>23-28</sup>要旨)<sup>22)</sup>。

このサンジャヤ(Sañjaya Belaṭṭhi-putta, Vri. Sañcaya Belaṭṭha-putta, ⑤Saṃjayin Vairaṭī-putra)は、漢訳に外道六師または六師外道という沙門と呼ばれた著名な六人の思想家の一人で、形而上学的な諸問題を問われると判断を避ける答弁をしたと伝えられる。 ®伝承では彼が取り上げる問題とは、

- (1)「あの世 (他の世界) はあるのか (atthi paro loko)」、「あの世は無いのか (n' atthi paro loko)」、「あの世はあり、かつ無いのか (atthi ca n'atthi ca paro loko)」、「あの世はあるのでもなく、無いのでもないのか (n'ev'atthi na n'atthi paro loko)」、
- (2)「化生の有情達はあるのか(atthi sattā opapātikā)」、「〃無いのか(n' atthi sattā opapātikā)」、「〃あり、かつ無いか(atthi ca n'atthi ca sattā opapātikā)」、「〃あるのでもなく、無いのでもないか(n'ev'atthi na n'atthi sattā opapātikā)」、
- (3)「善行悪行の業の報いはあるのか (atthi sukata-dukkaṭānaṃ kammānaṃ phalaṃ vipāko)」、「〃無いのか (n' atthi 〃)」、「〃あり、かつ 無いのか (atthi ca n'atthi ca 〃)」、「〃あるのでもなく、無いのでもないのか (n'ev'atthi na n'atthi 〃)」、
- (4)「如來(修行完成者)は死後にあるのか(hoti tathāgato paraṃ

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展 maraṇā)」、「〃無いのか(na hoti 〃)」、「〃あり、かつ無いのか(hoti ca na ca hoti 〃)」、「〃あるのでもなく、無いのでもないのか(neva

hoti na na hoti ")  $\bot$  (D.I.pp.  $58^{24}$ - $59^{3}$ ),

というもので、恐らくは全て人の死後の存在をめぐる問題であろう。それは、 あの世(他の世界)、死後に天や地獄に化生して生まれるという有情、善行悪 行の業の報い、如來(修行完成者)の死後の存在という4種の問題が問われる のであり、しかも、それぞれが4種の判断の選択肢に分かれ、都合16問となっ ている。彼の言い方・答え方、つまり論法はこうである。

と。以下の15間の全てについても、上と同じように述べるという(D.I.pp. 58<sup>28</sup>-59<sup>8</sup>)。最初に上に示したのは、その問いだけを抽出して列挙したのである。ここで感官によっては確認しがたい事柄(主語)についての、有・無・有無・非有かつ非無という4種の判断(四句分別)は特徴的である。まず確認できない事柄(主語)についての肯定・否定・肯定かつ否定・非肯定かつ非否定という4種の判断である。思うに判断は1種であってこそ明解なのであって、2種以上の判断があればどれが真か偽かという論争が避けられない。上のような4種の判断と5種の否定とは全体としてどういう意味を持つのか、容易に分からない。ただ上のように凡そ考えられる全ての判断と、否定の可能性を全て言い尽くした、この論法の発見は重要であろう。これをもってあらゆる判断とそれに対する否定の可能性の全てを挙げ切っているからである。サンジャヤはその一々に対して「そうとも私には思えない…」と5種の否定文で応じるだけで、饒舌にも拘わらず、全てを否定するので判断停止になり不可知論にもなる。

b 【サンジャヤ説:不可知論(無限混乱論、鰻のように捉え難い混乱論)】

仏教興起の頃の形而上学的異説(異見)は、仏によって(実は仏弟子達によるのかも知れないが)六十二見の名の下に整理され論評されて伝えられている(D.i Brahmajāla-sutta 1.28-3.32,『長阿含經』21梵動經、支謙譯『梵網六十二見經』)。我(霊魂)と世界を主題とする諸説は、整理し直して過去に関する

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展 18説と未来に関する44説とに纏められる。過去に関する説の第 4 の詭弁論の第 4 説が,上のサンジャヤの言と全く同じである(D.I.p. 58<sup>24-27</sup>)。木村泰賢以来、詭弁論(詭辯論)というその原語 amarāvikkhepa が難解であり、伝承では「無限混乱〔論〕」と、「鰻のように捉え難い混乱〔論〕」という、2 種の解釈がある。すなわちブッダゴーサの即註釈はまず、第一の解釈を示す。

『死なないというのが不死の[見解]である。それは何か。[その]執見を持つ者には、「そうとも私には思えない」というなどの趣旨によって、際限がない見解及び言葉がある。種々なる散乱という混乱がある。不死の(限りない)見解と言葉との混乱というのが不死混乱である(na maratī ti amarā. Kā sā? Evan ti pi me no-ti-ādinā nayena pariyanta-rahitā diṭṭhi-gatikassa diṭṭhi c'eva vācā ca. Vividho khepo ti vikkhepo, amarāya diṭṭhiyā vācāya ca vikkhepo ti amarā-vikkhepo)。』(DA.I. p.1151215)

と。ここの「不死の」という語が、「際限のない」(pariyanta-rahitā)という意味であるという。ダンマパーラに帰せられる複註(*DA-ṭīkā Līnatthavaṇṇanā*, または *Līnatthappakāsanā*, *Līnatthappakāsanī* ともいう)には

『死なないというのは、断滅しない (=断ち切れない) (Na maratī ti na cchijjati)。』(PTS. ed. I.212<sup>12</sup>, Vri.1.143)

とある。「断ち切れない際限のない見解と言葉との混乱 (散乱)」、「無限混乱 [論]」であろう。不死の意味を読み込んで「不死混乱 [論]」というなら、不 死嬌乱論 (⑤amarā-vikṣepa-vāda, 『瑜伽師地論』 卷 6, 7, 58, 87: *T*.30.303c<sup>5</sup>, 310b<sup>23</sup>, 621c<sup>1</sup>, 785c<sup>17</sup>, 786a<sup>16</sup>) という玄奘訳にも通じる<sup>23)</sup>。

しかしその意味は明確ではない。P註釈は他にアマラーを鰻と解して

『別の解釈法がある。アマラーとは一種の魚(鰻)であり、それは浮かんだり沈んだりすることによって水中で走り回るから、捕らえることが出来ない、という。このようにこの論も、ここから、ここからと走り回るから捕らえるに至らない。故に鰻混乱〔論〕と言われる(aparo nayo — amarā nāma ekā maccha-jāti, sā ummujjana-nimujjanâdi-vasena udake sandhāvamānā gahetum na sakkā ti, evam eva ayam pi vādo ito c'ito ca sandhāvati, gāham na upagacchatī ti amarā-vikkhepo ti vuccati)。』(PTS.DA.I.115, Vri.I. 98)

ともいう。これは鰻のように迷走し捉えどころのない議論を意味し、いわば「鰻混乱〔論〕」、「鰻のように捉え難い混乱〔した議論〕」であろう。では「無限混乱〔論〕」はどうか。サンジャヤ(詭弁論者)は4種の争点について各4

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展種の判断(4句分別)を立てて、そのどれについても、「そうとも私には思えない…」云々と5種の言い方で否定するが、回答は無限ではない。しかし問う者にとっては疑問・混乱・不満の余地が限りないであろう。同様にその真実が把捉し難い「鰻のように捉え難い混乱〔論〕」、鰻混乱〔論〕でもあろう。その論法が、次のような仏の言葉を冠して示される。

『比丘達よ。ここに一部の沙門或いはバラモンは遅鈍で愚鈍であり、彼は遅鈍であるから愚鈍であるから、そこかしこで問いを問われているとすると、言葉の混乱である無限混乱 [論] (鰻混乱論) に陥る (Idha, bhikkhave, ekacco samaṇo vā brāhmaṇo vā mando hoti momūho ('vri momho). So mandattā momūhattā tattha tattha pañhaṃ puṭṭho samāno vācā-vikkhepaṃ āpajjati amarā-vikkhepaṃ)。』 (PTS.D.I.p. 27<sup>7-11</sup>, Vri.I.23)

#### と。そしてその最後には

『比丘達よ。これが第四の根拠であって、それに基づきそれに依って鰻のように混乱する或る沙門・バラモン達が、そこかしこで問いを問われているとすると、言葉の混乱である無限混乱 [論] (鰻混乱論) に陥る (Idaṃ, bhikkhave, catutthaṃ ṭhānaṃ, yaṃ āgamma yaṃ ārabbha eke samaṇa-brāhmaṇā amarā-vikkhepikā 〃)。』(D.I.p.27³²³³5)

と断定している。ここの文型は仏がサンジャヤの言を、再構成して不可知論(無限混乱論、鰻のように捉え難い混乱論)という枠を設けて、その中に嵌め込んだような形である。六十二見とは、当時の諸宗教哲学説を仏が(仏教教団内で)改めて整理し体系化した形のように見える。それに対して先に触れたサンジャヤ説を始め六師外道説は、マガダ王(阿闍世 Ajātasattu)が把握した内容の報告の形として伝えられている。

サンジャヤは、死後の問題に対する形而上学的な問題に明確な返答を避けるべく注意の行き届いた論法を繰り出す。原始仏典の伝えるところでは、このような形而上学的な問題に対しては、仏は「答えない(無記、不記 avyākata)」という回答をしたという。それはサンジャヤ(不可知論者)の饒舌な回答を簡明に改めた形のように見える。しかし善悪の業の報いには仏は多く言及する。

このような異説に対処する仏の態度について、石飛道子『ブッダと龍樹の論理学』(株式会社サンガ、東京、2007年、p.177)、『龍樹と語れ』(大法輪閣、東京2009年、p.86) は、「論争してはならない」、「論争するな」という視点を発見している。確かに今のような問いに対しても、賛否を明言せず、「答えられない(無記、不記)」と言って済ます分には、論争にも及ばないし、相手を

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展 怒らせることもあるまい。

仏には相手を怒らせるような言葉はない。多くの経典の末尾には、仏の言葉を聴いて皆が歓喜したと伝える。既に見たように、仏がカッサパ(迦葉)を教化した過程についての諸伝承には、決して相手を不快にさせず、怒らせないで、急がずにゆっくりと充分に時日をかけて、相手が仏の教えを受けたくなるのを待っていたのである。相手を喜ばせるのが、仏の説法の特色でもあった。

また相手の主張に対して、賛否をもって答えないことは、相手を怒らせないだけではない。相手の用語法に縛られる無用な論争に巻き込まれる争いを避ける。しかも、もし適当な機会を得れば、論者の主張を超える自身の立場を自分の用語をもって懇切丁寧に解き明かし教える余地を確保することにもなる。

仏自身の立場において、語られる事柄の全領域(一切という)は、五感と意 (六根、六内処) とそれらの対象 (六境、六外処、合わせて十二処という) であり、または眼識、乃至、意識の六識 (知覚、感官知) を加えた18種からなる認識の諸要素 (十八界) を出ることはないのである。このように知覚に基づき実感から出発して、自分の在りよう・在り方を明確に語る。これら (十二処、十八界) のどれもが、無常であり、苦であり、非我であると覚り、それらに執らわれなければ、解脱して悟ると教える。しかし感官知の及ばない・実感できない主題をあげつらう命題や問いには、賛否 (Yes, No) を問われても、答えられない (無記) というのである。

このような論法に詳しい師匠の許で学んだという舎利弗と目連とがその徒衆 と共に入門したことは、仏教の発展にも大きな影響があったと想像される。

# c【舎利弗がアッサジ尊者に遇い縁起法頌を聞いて離垢の法眼を得る】

 $\alpha$  『時になるほど、アッサジ尊者が午前中に着衣して鉢と衣をもって王舍城に乞食に入った。進むにも退くにも、前を見るにも脇を見るにも、身を曲げるにも伸ばすにも端正であり、眼線を下に落とし、威儀のあり方が具わっていた。』( $Mvg.I.23.2: Vin.I.p.39^{28-35}$ )

それを遊行者舎利弗が見て、その姿勢・威儀が端正であるのに感銘を受けて、 誰の弟子であるかを問おうと思う。しかし舎利弗は、今は問い尋ねる時ではな いと思って、彼の後をつけて、彼が托鉢食を持って帰ってくるのに近づいて挨 拶をして、一方に立って、言う。

 $\hat{S}_1$ 『まあ、友よ。貴方のお顔は明るく澄み切っています。肌の色も清らかで美しく白い。友よ、貴方は誰を〔先生と〕さだめて出家したのですか。また貴方の先生は誰ですか。また貴方は誰の教え(法)を信奉しているのですか  $|\mathcal{E}_0|$   $(Mvg.I.23.3: Vin.I.p.40^{13-16})$ 

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展 この讃美と問いの文言は、初転法輪の前に世尊に出会ったアージーヴィカ派の 行者が語る言葉 (*Vin.*I.p.8<sup>13-15</sup>) に等しい (「諸法考(3)」 p.69)。

 $\alpha_1$ 『 $[r_y + i]$ 」「友よ。大沙門です。釈迦の息子で釈迦家から出家した方です。私は世尊を〔先生と〕定めて出家したのです。そして世尊は私の先生です。また私は世尊の教え(法)を信奉しているのです」と(tassa câhaṃ bhagavato dhammaṃ rocemī ti)。

Ś<sub>2</sub> [舎利弗]「また尊者の先生は何を語り、何を説くのですか」と(kiṃ-vādī panâyasmato satthā, kim-akkhāyī ti)。

 $\alpha_2$  「アッサジ」 「私はね。友よ。出家して間もない新米で、この法(教え)と律(僧団の決まり)に今入ったのです。私は貴方に詳細に法(教え)を説くことが出来ません。 ですが貴方に簡略に意義を言いましょう」と (adhunâgato imaṃ dhamma-vinayaṃ, na tâhaṃ sakkomi vitthārena dhammaṃ desetuṃ, api ca te saṃkhittena atthaṃ vakkhāmī ti)。

## 舎利弗はアッサジ尊者に言った。

Ś。『「よろしい。友よ。少し或いは多く語られよ。意義だけを私に言いたまえ(atthaṃ yeva me brūhi)。

意義だけに私には意味がある。多くの文言をもって何をなさいますか」と (atthen' eva me attho, kiṃ kāhasi byañjanaṃ bahun ti)。』 (Mvg.I.23.4: *Vin.*I.pp.40<sup>16-25</sup>)

アッサジ尊者は舎利弗にこの法門を説いた(dhamma-pariyāyam abhāsi)。

 $\alpha_3$ 『およそ諸々の法(自分の心身の諸要素・属性)は因より生ずる、それらの因を如來は説いた。また大沙門はそれらの滅もまたそのように説く(ye dhammā hetu-ppabhavā tesaṃ hetuṃ tathāgato āha; tesañ ca yo nirodho, evaṃ-vādī mahā-samaṇo)。(Vin.I.p.  $40^{28-29}$ )

 $\acute{S}_4$  するとなるほど、遊行者舎利弗にはこの法門を聞くと、「およそ何でも集起する性質(本性、法)があるものは,すべて滅する性質(本性、法)がある」(yaṃ kiñci samudaya-dhammaṃ,sabbaṃ taṃ nirodhadhamman)という遠塵離垢の法眼(真実を見る眼)が生じた。〔そしていわく〕

 $\hat{S}_5$ 「もしそれだけだとしても、これは真実(法)です。多くの万劫を過ごしても見られない無憂の境地に〔あなた方は〕到達されたのです」と。』 (es'eva dhammo yadi tāvad eva, paccavyathā ( $^{\text{vri}}$  paccabyattha) padam asokaṃ; adiṭṭhaṃ abbhatītaṃ, bahukehi kappa-nahutehī ti. Mvg.I.23.5: Vin.I.pp. 40 $^{33-34}$ )

初転法輪の際には、四諦の説法を聴いたコンダンニャに、『「およそ何でも集起する性質(本性、法)があるものは、すべて滅する性質(本性、法)がある」という遠塵離垢の法眼(真実を見る眼)が生じた』とあった(Vin.I.p.  $11^{34-36}$ )が $^{240}$ 、それと同文である。その内容を考えるに、アッサジが示したという $\alpha$ 。の偈(縁起法頌、法身偈)の趣旨とほぼ等しい。ここの諸々の法(諸法)とは、すでに解してきたように自分の生存の諸要素・諸属性であり身心(心身)の諸要素・諸属性であり、それらは縁起の関係によって成り立ち、また滅すべきものである。

#### d【目連も舎利弗より縁起法頌を聞き法眼を得る】

舎利弗は目連を訪ねる。目連は彼を見て言う。

『「ね、友よ。君の顔は明るく澄み切ってる。肌の色も清らかで美しく白い。友よ、君は不死を得たのか」と。

[舎利弗] 「そうだよ。友よ。不死を得たのだよ」と。

〔目連〕「では友よ。どのようにして君は不死を得たのか」と。』

(Mvg.I.23.6: *Vin*.I.p.41<sup>1-5</sup>)

こうして舎利弗は目連に一部始終を語り縁起法頌まで語る(Mvg.I.23.7-10:  $Vin.I.p.41^{5.36}$ )。それを聴くと目連にも舎利弗と同様に法眼が生じ同じ言葉を発する(Mvg.I.23.10:  $Vin.I.pp.41^{37}$ - $42^{5}$ )。

## e【舎利弗と目連が弟子衆と共に師のサンジャヤと決別する】

目連は「世尊の許に行こう」とするが、両人に依存して住している250人の遊行者にも諮ってみよう(apalokāma, Vri apalokema)ということになる。こうして皆が大沙門の許で修行(梵行)を行おうということになる(Mvg.I.24.1:  $Vin.I.p.42^{6-17}$ )。

次に二人はサンジャヤを訪ねて「友よ。私共は世尊の許に参ります。かの世尊は私共の師です」という。彼は「友よ。止めよ。行くな。三人皆が徒衆を世話しよう」と反対する。二人は三遍繰り返し三遍反対されるが決別する( $Mvg.I.24.2: Vin.I.p.42^{17-27}$ )。

#### f【舎利弗と目連が仏門に入り出家受戒する】

両人は250人の遊行者と共に竹林に近づく。サンジャヤ遊行者にはその場でその口から熱血が出た(uṇhaṃ lohitaṃ mukhato uggañchi)。世尊は両人が遠くからやって来るのを見て比丘達に語る。

『「比丘達よ、これら二人の友: コーリタ(目連)とウパティッサ(舎利 弗)とがやって来る。これは私の両弟子: 最高の両賢者となるであろう。 甚深の智の対象において執着の依処の無上なる滅尽において解脱した 諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起ー教団の形成と発展

両人が竹林に着くや(<sup>vii</sup>着かぬのに)、時に〔大〕師は彼等について予言した。

これら二人の友: コーリタとウパティッサとがやって来る。

これは私の両弟子: 最高の両賢者となるであろう。」と

(gambhīre ñāṇa-visaye, anuttare upadhi-saṅkhaye;

vimutte anuppatte (<sup>vn</sup>appatte) Veluvanam, atha ne satthā byākāsi. ete dve sahāyakā, āgacchanti Kolito Upatisso ca:

etam me sāvaka-yugam, bhavissati aggam bhadda-yugan ti)  $_{\circ}$   $\mathbb{I}$  (Mvg.I.24.3: Vin.I.p.42 $^{31\cdot37}$ )

両人は世尊の許に到り、その両足に倒地の礼をして出家と具足戒を請うて「来たまえ。比丘達よ」云々と許される。ここも先のコンダンニャやカッサパの場合と同じ定型文である(Mvg.I.24.4: *Vin.*I.pp.42<sup>37</sup>-43<sup>7</sup>)。

#### g【舎利弗・目連が仏門に入った後の人々の怨嗟や非難とその対処】

『それからなるほど、そのときに、マガダの甚だ著名な良家の息子達が、世尊の許で修行(梵行)をする。人々は不機嫌になり失望し謗る。「沙門ゴータマは子が〔出家して〕いなくなるようにとやって来る。沙門ゴータマは〔夫が出家して〕寡婦になるようにとやって来る。沙門ゴータマは家系を断絶させるためにとやって来る。今や千人の結髪行者達がこれによって出家させられ、またサンジャヤの徒250人の遊行者達が出家させられた。そしてマガダのこれら甚だ著名な良家の息子達が、世尊の許で修行(梵行)をする」と。しかも比丘達を見れば、次の偈をもって非難する。

 $\alpha$ 「なるほど、大沙門はマガダ人たちの山城にやって来た。

サンジャヤの徒を皆導き入れて。今や一体誰を導き入れるだろうか。」と (āgato kho mahā-samano, Māgadhānam Giri-bbajam;

sabbe Sañjaye (Vri. Sañcaye) netvāna, kam su dāni nayissatī ti).  $(Mvg.1.24.5: Vin.I.43^{7.17})$ 

比丘達はこのような人々の怨嗟の声を聞いて世尊に言う。世尊は『比丘達よ。 その声は長くはないであろう。七日だけはあるであろうが、七日を過ぎると消 えるであろう』といい、人々がその偈をもって非難するなら、『お前達は彼ら にこの偈をもって反駁しなさい』といって、次の一偈を示す。

β 『まことに大雄である如來は正法 (正しいよき教え、道理) をもて導き入れる。法 (教え、真実) をもって導き入れる識者達に対して何の嫉妬 ぞ。と

(Nayanti ve Mahā-vīrā, sad-dhammena tathāgatā;

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展 Dhammena nayamānānam, kā ussyā (<sup>vri</sup> usūyā) vijānatan ti)。』 (Mvg.1.24.6: *Vin*.I. p.43<sup>27-28</sup>)

そのようにすると、『人々は釈迦の息子である沙門達は法(よき教え、真実、道理)によって導き入れるのであって、非法(不法、非道、理不尽)によってではないそうだ(manussā dhammena kira samaṇā Sakya-puttiyā nenti no adhammena)』といって、非難する声は七日だけはあったが、七日を過ぎると消えたという(Mvg.1.24.7: Vin.I.p.44<sup>13</sup>)。

以上が®の伝承である。最後は独身の出家者の宗教教団が抱える社会的な軋轢の問題である。夫婦や親子の情愛と出家修行とが相反する。これは釈尊が故郷を訪ねて父王と旧妻と息子とに対面する伝承でも露呈する問題である(Mvg.1.54: Vin.I.pp.82-83,『五分律』卷17: T.22.116c,『四分律』卷34: T.22.809c-810b,『十誦律』卷21: T.23.152c, etc.)。独身・出家の仏教教団がほぼ消滅した現代の日本には忘れられていようが、出家仏教が抱えてきた深刻な問題である。

舎利弗と目連の入門の伝承は⑤資料 ( $CPS.28, Mv.III.pp. 56^6-67^7$ ) にもあり、漢訳資料にも多い。 $\mathbb{P}$ 伝承と比較的に近い CPS は以上をもって終わっている。 (未完)

## 註

- 2) 『雜阿含經』卷8 (197) (*T.*2,No.99,50bc) では、世尊が神足變化示現と他心示現と教誠示現を示されたという。*CPS*.26.3 ではrddhi-prātihārya (超能力を示す奇蹟), ādesanā-prātihārya (他人の心を直指する奇蹟), anuśāsanī-prātihārya (教え誡める奇蹟) という。『破僧事』卷7 (*T.*24.134b²) では神足通 記說通 教授通。『衆許摩訶帝經』卷10 (*T.*3.962a¹⁴) では単に神通、說法、調伏。『五分律』卷16 (*T.*22.109b²⁵‐²²) では神足教誡、說法教誡、教敕教誡。『四分律』卷33 (*T.*22.797 a¹³¹⁴) では神足教化、憶念教化、說法教化。『中本起經』卷上 (*T.*4.152a⁵³) では神足示現、教授示現、說法示現。そして『佛本行集經』卷42 (*T.*3.850b²²) では身通、口通、意通という。訳語に混乱があるようであるが、同じことを指している。その第三の教誡示現(anuśāsanī-prātihārya,教授通)の内容が、今の「一切は燃えている」という教えである。なお漢訳には、この説法の時処を同じくしながら、文殊師

- 諸法考―dhamma の原意の探求と再構築―(6) 法と諸法と縁起ー教団の形成と発展 利菩薩を始めとする諸菩薩に対して菩薩の修行道・行法を説く 4 経: T.14, No. 464 文殊師利問菩提經 (一名伽耶山頂經), No.465伽耶山頂經、No.466佛說象頭精舍經、No.467大乘伽耶山頂經が伝えられている。
- 3) D. No.11 Kevaddha-sutta 3-67: Lpp.212 $^{16}$ -215 $^{21}$ , A.III. 60: vol.Lpp.170 $^{14}$ -172 $^{34}$ , 『長阿含經』卷16 (24) 堅固經 (T.1,No.1,101c8-102a24 三神足:神足・觀察他心 神足・教誡神足)。なおここに説かれる仏の3種の奇蹟(神変、示現)は、アビダ ルマでも論ぜられ、玄奘訳『倶舍論』巻27では、三種示導または三示導といい、 神變示導・記心示導・教誡示導である(*T.*29,No.1558,143c<sup>48</sup>; cf.*AKBh*.p.424<sup>10-12</sup>)。 同じく玄奘訳『大毘婆沙論』卷103でも同様である(T.27,No.1545,532a<sup>16-17</sup>)。真諦 訳『俱舍釋論』巻20では、三導といい、如意成導・記心導・正教導という(T.29, No.1559.294c<sup>12</sup>)。過去のヴィパシュイン(Vipaśyin,毘婆尸)仏を語る⑤本 Mahāvadānasūtra (=MAS.Waldschmidt: 10c.7-8: p.152; 10e.2-3: pp.154-155; Fukita (吹田) pp.148<sup>24</sup>,150<sup>12</sup>,152<sup>8.10</sup>) には、その仏が3種の奇蹟(神変、示導)をもって 教える、という文が出ている。しかしそれに対応する®文(D.No.14 Mahāpadānasuttanta 3.11, 15, 19: D.II.419-21, 434-16, 4417-29 では、仏は次第説法によって施論・ 戒論・生天論に始まり四諦に終わる説法を繰り返している。②の伝承は3種の奇蹟 (神変、示導) を重視しない。他方、佛陀耶舍共竺佛念譯『長阿含經』巻1「大本 経」(T.1 No.1,9a<sup>6</sup>-c<sup>20</sup>) でも、後の法天訳『毘婆尸佛經』卷下(T.1,No.3,157a<sup>4-17</sup>, b<sup>7-21</sup>) でも、仏は次第説法によって聞き手が法眼を得て出家して具足戒を受けた後 に、3種の奇蹟(神変、示導)をもって教えると、聞き手は煩惱がなくなり解脱し たという。前者では三事示現または三事教化といい、神足・觀他心・教誡の3であ る( $T.1.9c^{1\cdot2.18\cdot19}$ 。後者では三種神通または三神通といい、變化神通・說法神通・調 伏神通の3である( $T.1.157a^{15\cdot17},b^{18\cdot19}$ )。これは奇蹟(神変)を示し現すのであるが、 それによって教え導くことを意味するのである。この中で超能力による奇蹟(神足 變化示現、神變示導)というのは、現実には有り得ないこと (例えば、地に潜った り、水上を歩いたり、鳥のように空中を移動したり、月や太陽に手で触れるなど) を現す、いわば魔術である。それがどうして可能なのかは、私には分からない。た だ、そういうことであっても、実際にあるように思い込ませる人、そしてそれを本 当だと思い込む人達がいた、ということなのであろう。しかしこのような超能力 (神足、神通) の行使を、実は仏は誡めたと伝えられている(D.I.pp.211<sup>13-17</sup>, 213<sup>21-28</sup>;  $T.1.No.1.101c^{22-23}$ )。これはそのような超能力がいかがわしいことで、その行使が後 ろめたいものと思われていた、ということを示唆している。
- 4) *CPS*.26.21;『破僧事』卷 7 (*T*.24.134b<sup>23-29</sup>),『衆許摩訶帝經』卷 10 (*T*.3.962a<sup>29</sup>-b<sup>2</sup>),『雑阿含經』卷第 8 (197) (*T*.2.50c<sup>4</sup>-5)『五分律』卷16 (*T*.22.109c<sup>6-7</sup>),『四分律』卷33 (*T*.22.797b<sup>2-3</sup>),『佛本行集經』卷42 (*T*.3.851a<sup>7-13</sup>),『過去現在因果經』

- 諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起ー教団の形成と発展 巻4 (T.3.650a<sup>28-29</sup>)、『中本起經』卷上 (T.4.152a<sup>11-12</sup>)。
- 5) *Mv.*III.p.441<sup>18</sup>では、Anta-girismim udyāne Yaṣṭi-vane という。しかし『佛本行集經』卷44 (*T.*3.857a<sup>13-14</sup>) では彼杖林之内。是時彼林。別有二一塔一。名二善安住一。
- 6) (a) は P聖典に繰り返される定型文である (M.I.p.356³, S.I.p.219³¹, A.I.p. 207¹⁰, Sn.p.1037)。通常、如來の十号と呼ばれるが、ここでは文初に如來ではなく世尊が 来るので文末の世尊と重複する。なお D.I.p. 49<sup>13</sup>では文初が so (かの) ではなく ayam… (この) とあるが、他は全く同文である。『佛本行集經』卷44 (T.3.857 a<sup>2+</sup>)では、彼、婆伽婆・阿羅呵・三藐三佛陀・善逝・世間解・無上士・調御丈夫・ 天人師・佛・世尊と明行足を欠くが、同巻52(T.3.892c<sup>22-24</sup>)は、婆伽婆・多他阿 伽度・阿羅呵・三藐三佛陀・明行足・善逝・世間解・無上士・調御丈夫・天人師・ 佛・世尊、と明行足を加えており、順序は上例のパーリ文に同じい。しかし CPS.27a.16 (tathāgata utpadyetārhan samyak-sambuddho vidyā-caranasampannah sugato loka-vid anuttarah purusa-damya-sārathih śāstā devamanusyānnām buddho bhagavān), 『破僧事』卷7 (T.24.134c²º: 如來·應·正 等覺・明行圓滿・善逝・世間解・無上丈夫・調御士・天人師・佛・薄伽梵)、『衆許 摩訶帝經』卷11 (T.3.965a': 如來・應供・正遍知・明行足・善逝・世間解・無上 士·調御丈夫·天人師·佛·世尊), 『四分律』卷33 (T.22.797b14: 如來·應供· 正遍知•明行足•善逝•世間解•無上士•調御丈夫•天人師•佛•世尊),『普曜經』 卷8(T.3.532b14:如來・至真・等正覺・明行成為・善逝・世間解・無上士・道法 御・天人師・為佛・衆祐)では、如來に始まる。P聖典にも如來に始まる仏の異名 の列挙がある(D.I.p. 62<sup>24</sup>, M.I.p.179<sup>1</sup>, S.III.p.85<sup>13</sup>, A.I.p. 168<sup>25</sup>, II.p. 147<sup>6</sup>, It.p.78<sup>22</sup>: idha ... tathāgato loke uppajjati araham sammā-sambuddho vijjā-caranasampanno sugato loka-vidū anuttaro purisa-damma-sārathi satthā devamanussānam buddho bhagavā. 但し…には呼びかけのことばが入ることがある。 文初が idha でない例もある)。いずれの伝承においても、応供から世尊までの10 の称号とその順序は変わらない。村上・及川『パーリ仏教辞典』(春秋社、2009年) :tathāgata 等、藤田宏達「仏の称号―十号論」(玉城庚四郎博士還暦記念『佛の 研究』昭和39年, pp.81-98) 参照。(b)の法(教え)と浄行(梵行)の叙述も繰り 返される定型文である (D.I.p. 62, M.I.p.356, S.I.p.105, IV.p.315, A.II.p. 147, Sn.p. 103)。しかし、ここの関連資料では僅かに『四分律』卷33( $T.22.797b^{16}$ :於 $_{-}$ 天 及世間--久魔若魔天及梵天衆沙門婆羅門衆中自知得--神通智證-。常自娛樂。與以人說 レ法。上中下言悉善。義味深邃。具足演布。修=諸梵行-) に対応する文がある。
- 7) *CPS*.27a.1-c.3; 『破僧事』 卷 7 (*T*.24.134b<sup>26</sup>-135b<sup>4</sup>), 『衆許摩訶帝經』 卷 10 (*T*.3.962b<sup>3</sup>- 962c<sup>19</sup>)。釈迦族の太子の誕生について報告し、その殺害を進言する臣下の言葉を王は退けて、その太子が転輪王になるなら自ら臣属し、正覚者になるな

- 諸法考—dhamma の原意の探求と再構築—(6) 法と諸法と縁起—教団の形成と発展 ら、その弟子になろう、という趣旨は、『四分律』卷31 (*T*.22.779b<sup>28</sup>-c<sup>10</sup>) にもある。
- 8) 『四分律』卷33 (T.22.797b³): 我先許\_瓶沙王請\_。若我成↓佛得\_一切智\_。先來至\_羅閱城\_。我今應\_往見\_瓶沙王\_;『五分律』卷16 (T.22.108c³): 吾昔與\_瓶沙王\_要得」道度」之。今應」詣、彼。便與\_千比丘\_前後圍繞漸漸遊行向\_王舍城\_; 『過去現在因果經』卷4 (T.3.650b¹): 爾時世尊。心自念言。頻毘娑羅王。往昔於」我。有」約-誓言\_。道若成者。願先見」度。今日時至。宜應=往彼滿-其本願—。
- 9) 村上・及川『仏のことば註(三)』(春秋社 1998年)pp.3-33、特にp.15参照。
- 10) *CPS*.27c.4-15;『破僧事』卷7 (*T*.24.135b<sup>14-28</sup>),『衆許摩訶帝經』卷10 (*T*.3.962c<sup>19</sup>-963a<sup>15</sup>),『過去現在因果經』卷4 (*T*.3.650b<sup>23</sup>-c<sup>4</sup>)。以上4者では、王が『私はマガダ王 Śrainya Bimbisāra 王です』と名乗り、世尊が『そうです。貴方は〃』と繰り返す。Mvg.1.22.3 の趣旨は『四分律』卷33 (*T*.22.797b<sup>20-28</sup>),『五分律』卷16 (*T*.22.109c<sup>11-13</sup>),『毘尼母經』卷5 (*T*.24.827b<sup>1-5</sup>),『中阿含經』卷11 (62)「頻鞞娑邏王迎佛經」(*T*.1.497b<sup>9</sup>-c<sup>1</sup>),『頻婆娑羅王經』(*T*.1.825b<sup>5-20</sup>),『雑阿含經』卷38 (*T*.2.279a<sup>17-28</sup>),『別譯雜阿含經』卷1 (13) (*T*.2.377a<sup>19-27</sup>),『佛本行集經』卷44 (*T*.3.857b<sup>6</sup>-c<sup>22</sup>),『方廣大莊嚴經』卷12 (*T*.3.612c<sup>12-21</sup>),『普曜經』卷8 (*T*.3.532b<sup>20</sup>-c<sup>13</sup>) 等にも見られる。*Lal*.には相当文がない。
- 11)マガダ王の帰依の節の偈頌について、宮坂宥勝「Urubilvā-prātihārya の偈頌の伝承形態」(『インド古典論』上、筑摩書房、昭和 58 年、pp. (43) (71))は、諸伝承における11種の偈を比較対照して示し、即と共通する 4 偈が、上座部にも大衆部にも粗同じ形態で伝えられたから部派分裂以前に遡ると見る。⑤CPS.27c.19-22= SBV.I.p.155<sup>1227</sup>の 4 偈、及び Mv.III.pp. 444<sup>8-11,13-16,18-21</sup>,445<sup>2-5</sup>の 4 偈の意味が即偈にほぼ対応するが、以下の和訳と原文で見るように、語順も単語も即とは相当に異なる(原文波線部は即と対応する語)。
  - a『〔世尊〕「ウルヴィルヴァーに住む者よ。痩せた論者(貴方)は何をば見て祭火を捨てているのか。K. (カーシュヤパ, 迦葉)よ。この意味を貴方に問う。どうして貴方の火祭りが捨てられたのか |。』

kim eva drstvā Uruvilva-vāsi, pahāya agnim kṛṣako vadāno/ pṛcchāmi te Kāśyapa etam artham, katham pahīnam tava agnihotram// (Mv.III.p. 4448-11)

『「ウルヴィルヴァーに住む者よ。ここに貴方は何をば見て祭火と聖なる掟を捨てたのか。K. (迦葉) よ。この意味を私に言え。どうして貴方の火祭りが捨てられたのか」。』

dṛṣṭvêha kim tvam Urubilva-vāsin, agnim ahāsīr vratam eva cârṣam/ ācakṣva me Kāṣ́yapa, etam artham katham prahīnam hi tavâgni-hotram// 諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起ー教団の形成と発展 (CPS.27c19: SBV.I.p.155<sup>12-15</sup>)

**b** 『(K.) 「食べ物と飲み物とそれから味、欲しいもの、そして女を、供犠において語る。これらは垢だと、〔執着の〕依り所 (=祭祀) の中に知って、それ故に供犠や献供を喜ばない」。』

annāni pānāni atho rasāni kāmām striyo câbhivadamti yajñe/ etām malan ti upadhīşu jñatvā tasmān na yajñe na hute ramāmi//(Mv.III.p.

etam maian ti upadnisu jiatva tasman na yajne na nute ramami//(*Mv*.iii.p 444<sup>13-16</sup>)

『「食べ物と飲み物とそれから味と、欲しいもの、そして女とを、或る人達は言う。 これは垢だと、〔執着の〕依り所(=祭祀)の中に見て、それ故に供犠や献供を私は 喜ばない」。』

annāni pānāni tathā rasāṃś ca, kāman striyaś caiva vacanti haike/ etāṃ (SBV. tāvan) malan ti upadhau samprapaśyaṃs (SBV.-śyan) tasmān na yaṣte (SBV.iṣṭe) na hute rato 'ham// (CPS.27c20; SBV.I.pp. $155^{16-19}$ )

c 『〔世尊〕「また貴方は、これら食べ物と飲み物とそれから味に、こころを寄せなかった。さらに一体、かの神々や人々の最上者を貴方のこころは喜ぶのか。K.よ。私にそれを言え」。』

eteṣu tvaṃ na mano akāsi anneṣu pāneṣu tathā raseṣu/aparaṃ nu taṃ devamanuṣya-śreṣṭhaṃ yahiṃ rataṃ Kāśyapa tuhya cittaṃ//  $(Mv.III.p.~444^{18-21})$  『「もし貴方が、ここに欲しいものや食べ物と飲み物とそれから味に、こころ喜ばないなら、一体どのように神々や人々の世間において、こころが喜ぶのか。K.よ。 問われては言え」。』

na te 'tra kāmeşu mano ratam ced anneşu pāneşu tathā raseşu/kathan nu te deva-manuşya-loke ratam manah Kāśyapa brūhi pṛṣṭaḥ//(CPS.27c21; SBV.I.pp.155<sup>20-23</sup>)

d 『〔K.〕 「執着の依り所のない寂静なる牟尼を見て、無所有にして一切の生存に執らわれない・別様にはならない・他によっては導かれない〔牟尼を見て〕、それ故に私は祭祀や献供を喜ばない」。』

dṛṣṭvā munim śāntam anupadhīkam/ akimcanam sarva-bhaveṣv asaktam/ ananyathā-bhāvam ananya-neyam/ tasmā na yaṣṭe na hute ramāmi//  $(Mv.III.p.~445^{2.5})$ 

『「執着の依り所のない寂静なる最高の境地を見て、無所有にして欲の生存に執らわれない・別様にはならない・他によっては導かれない [境地を見て]、それ故に私は祭祀や献供を喜ばない」。』

dṛṣṭvā padam nirupadhi śāntim (SBV.śāntam) agryam/

諸法考-dhamma の原意の探求と再構築-(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展

akimcanyam kāma-bhaveṣv asaktam/ ananyathī-bhāvam ananya-neyam/ tasmā na yaṣṭe na hute rato 'ham// (CPS.27c22; SBV.I.pp.155<sup>24-27</sup>)

また⑤ 資料において追加された偈は、以下のようである(その順序は宮坂に倣う)。対応する漢訳文とチベット訳文については、宮坂論文を参照して頂きたい。

e『〔世尊〕 「空しく貴方は祭火を祭り、空しく貴方はかの苦行をしてきた。それを 最後の時に、蛇が旧皮を〔捨てる〕ように捨てるとは。」』

mohan te juhito agni mohan te so tapo kṛto/

yam jahe paścime kāle jīrņām va urago tvacam// (Mv.III.p. 445<sup>68</sup>)

f 『(K.) 「空しく私等は祭火を祭り、空しく私はかの苦行をしてきた。それを最後の時に、蛇が旧皮を〔捨てる〕ように捨てるとは。』

moham no juhito agni moham me so tapo krto/

yam yaje paścime kāle jīrņām va urago tvacam// (Mv.III.p.  $445^{9\cdot11}$ )

g『祭火により供犠において解脱するのだと、私は知らないから、思っていた。盲で生死に随い、最高の不死の境地を見ないので。』

agnīhi yajñeṣu ca vipramuccati iti sma me āsi pure ajānato /

andhasya jātī-maraṇânusāriṇo apaśyato uttamam acyutaṃ padam// ( $Mv.III.p.~445^{12-15}$ )

『供犠により掟により、また祭火によって解脱があるのだという心の計らいが私にありました。私は盲で生死に随い、最高の不死の境地を見ないでいました。』 yajñair vratair agnibhiś câpi mokṣaḥ ity api abhūn me manaso vitarkaḥ/andho 'smi jātī-(SBV.jāti-) maraṇânusārī anīkṣmāno 'cyutam uttamaṃ padam//(CPS.27c23; SBV.I.pp.155<sup>28</sup>-156¹)

h 『今やその私は、優れた龍であるそのようなお方によってよく示された、かの濁りなき境地を見ます。究極の拠り所である境地に私は触れました。輪廻・生死をば捨てて。』

so dāni tad paśyāmi anāvilaṃ padaṃ sudešitaṃ nāga-vareṇa tāyinā/ atyanta-niṣṭhā-padam āspṛśe ahaṃ saṃsāra-jātī-maraṇaṃ prahāya// (Mv.III.p. 445<sup>16-19</sup>) 『今や私は、優れた龍であるそのようなお方によってよく示された、かの無為の境地を見ます。ガウタマよ。大衆の利益のために・真実に勇猛な牟尼・導師なる貴方が現れました。 』

paśyāmîdānīm tad asamskṛtam padam sudeśitam nāga-varena tāyinā/ mahā-janârthāya munir vināyakas tvam udgato Gautama satya-vikramaḥ//  $(CPS.27c24;\ SBV.I.p.156^{2-5})$ 

i『[世尊]「貴方はよく来られた。よく決心された。これは貴方が悪く考えたことではない。種々区分された諸の教法(宗教的主義主張)の中で最勝のものに貴方は

到達しました。K.よ。〔皆の〕衆を驚かせ。」と』

svāgatam te vyavasitam naitad duścintitam tvayā/

pravibhakteşu dharmeşu yac chrestham tad upāgama//

samvejaya Kāśyapa parşadam iti (CPS.27c25; SBV.I.p.156<sup>7-8</sup>)

j『〔K〕「多くの有情は損なわれます。種々の苦行を行って、〔究極の〕拠り所に 到達することなく、疑いを越えることなく。』

bahu satvā vihanyanti karontā vividhām tapām/

niṣṭhāṃ anadhigacchantā avitīrna-kathamkathā/ (Mv.III.p. 445<sup>20-21</sup>)

k 私は長い間、見解の束縛に結ばれて、汚れていたのです。あらゆるわだかまり (結縛) にあった私を、慧眼を具えた世尊は解放してくれました。」』

dīrgha-rātram kilisto smi drsti-samdāna-samdito/

sarva-granthesu me bhagavām parimocasi cakṣmām (Mv.III.p. 446<sup>1-2</sup>)

- 12) 若人壽百歲 奉<sub>レ</sub>火修<sub>-</sub>異術<sub>-</sub> 不<sub>レ</sub>如<sub>レ</sub>尊<sub>-</sub>正諦<sub>-</sub> 其明照<sub>-</sub>一切<sub>-</sub> 若人壽百歲 學<sub>レ</sub>邪 志<sub>-</sub>不善<sub>-</sub> 不<sub>レ</sub>如<sub>下</sub>生<sub>-</sub>一日<sub>-</sub> 精進受<sub>+</sub>正法<sub>-</sub> (*T.*4.152c<sup>2-5</sup>)
- 13) 以上の簡略な要旨だけは、『四分律』卷33 (T.22.797b²º-798a¹); 『五分律』卷16 (T.22.110a²²²²⁴); 『毘尼母經』卷5 (T.24.827c¹-⁵) に見られる。即とほぼ同じ趣旨は、『佛本行集經』卷44 (T.3.858b¹⁶-c¹¹) と『中阿含經』巻11 (62) 「頻鞞娑邏王迎佛經」(T.1.498a¹¹-c²⁵) に見られる。CPS.27e.1-f.20 = SBV.I.pp.157°-160¹°; 『破僧事』卷7 (T.24.136a⁻-c²⁰); 『衆許摩訶帝經』卷10-11 (T.3.963b²⁰-964b¹³) は、次第説法ではなく、直ちに色・受・想・行・識の生・滅、非我、非我所、十二縁起の生観と滅観、色・受・想・行・識の無常・苦・非我・非我所を観じて解脱する、と教える。すると、王を初め聴衆は遠塵離垢し法眼淨を得たという。Mv.III.p.446°-449¹⁰も同趣旨であるが、説法は十二縁起までで終わっている。『過去現在因果經』卷4 (T.3.651a²⁰-b²⁵) も同様であるが十二縁起には触れない。また『頻婆娑羅王經』(T.1.826a³-c¹⁰); 『方廣大莊嚴經』卷12 (T.3.613a¹⁶-b¹⁵), 『普曜經』卷8 (T.3.533a⁵-b¹²) にもその趣旨が見られる。Lal.には相当分がない。
- 14) 「諸法考(5)註 4 参照。『佛本行集經』巻44 は前註13に続く文脈において有る師の言として、「復有師言。凡有=十二那由他人 $_{-}$ 。遠塵離垢。盡=煩惱界 $_{-}$ 。心得=清淨 $_{-}$ 。於 $_{-}$ 諸法中 $_{-}$ 。生 $_{-}$ 浄法眼 $_{-}$ 。可 $_{+}$ 年法 皆是滅相 $_{-}$ 。如實證知」 $(T.3.858b^28-c^1)$ という。この「有る師」とは、 $_{-}$ 0と同じ伝承を知っている師であろう。 $_{-}$ 9文には  $_{-}$ 1 $_{-}$ 2のであるが、 $_{-}$ 2の「打 $_{-}$ 2の「打 $_{-}$ 2の「打 $_{-}$ 2の「打 $_{-}$ 2の「打 $_{-}$ 2の「打 $_{-}$ 2の「大 $_{-}$ 2の「大
- 15) これによく対応する漢訳文は、『佛本行集經』卷44 (*T.*3. 858c<sup>7</sup>-c<sup>11</sup>):爾時摩伽陀 王頻頭娑羅。已見\_法相<sub>-</sub>。已知<sub>-</sub>法相<sub>-</sub>。已入<sub>-</sub>法相<sub>-</sub>。於<sub>-</sub>法相中<sub>-</sub>。已度<sub>-</sub>諸疑<sub>-</sub>。

諸法考―dhamma の原意の探求と再構築―(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展 徹 過無 レ 礙 ル 於 上 諸法中 - 。無 上 復 礙 心 - 已 得 上 無 畏 - 。 世 尊 法 中 。 不 - 復 隨 - ル 他 。 不 - 復 億 - ル 他 。 不 - 復 億 - ル 他 。 一 切 法 中 。 得 三 如 ル 是 知 - 自 在 無 礙 - 。 時 頻 頭 王 。 即 白 ル 伸 言 。

- 16) ®と同じ文脈で王の五願を語るのは、『佛本行集經』卷44 (*T.3.*858c<sup>11.24</sup>) である。 『四分律』卷33 (*T.*22.798a<sup>48</sup>) では六願となっている。王の五願は、*CPS.*27a.14: 『破僧事』卷7 (*T.*24.134c<sup>19</sup>-23) と『衆許摩訶帝經』卷10: *T.*3.962b<sup>19-23</sup> では、王 が仏を訪ねる前に述べられるが、王位継承の願はなく、代わりに最後に戒を受持する願を述べている。
- 17) この文は Mvg.I.7.10: Vin.I.p.16<sup>31-35</sup>と同文、「諸法考(4):『仏教研究』37号」 pp.97-98 に符号Fを冠して和訳文と原文を示しておいた。なお「Fのみは、他に類文が殆ど伝えられていないようである」と付記しておいた。⑤ 資料や漢訳等に類文が見つからないということである。今のマガダ王の場合においても事情は同じである。
- 18) CPS.27f.25 はここで終わり、28a. からは舎利弗・目連が仏門に入る物語となる。
- り、「十を具え」とは、十無学支を具えた(dasa-vāso ti dasasu ariya-vāsesu vuttha-vāso. dasa-dhamma-vidū ti dasa-kamma-patha-vidū. dasabhi c'upeto ti dasahi asekkhehi angehi upeto)』(PTS.VinA.V. 973, Vri.244) とある。その 詳しい説明はこの複註 (VinA-tīkā=Sārattha-dīpanī-tīkā, Vri. 3.195-204) にあ る。但し「十の業道」の説明はない。それは十不善業道(dasa akusalā kammapatthā)と、それらを否定しそれらから離れる十善業道(dasa kusalā kammapatthā)を指すであろう。即ち十不善業道とは、殺生(pānâtipāto)、偸盗(与え られない物を取ること adinnâdānam)、邪淫(性欲に関する間違った行動 kāmesu micchâcāro)、妄語(musā-vādo)、中傷(両舌、陰口 pisuṇā vācā)、粗 語(乱暴なことば pharusā vācā)、無用のお喋り(綺語 sampha-ppalāpo)、貪欲 (abhijjhā)、害意(瞋恚 byāpādo)、邪見(間違った見解 micchā-ditthi)の十で ある。十善業道は、殺生 乃至、無用のお喋り(綺語)からそれぞれ離れること (veramanī)、及び 不貪欲 (anabhijjhā)、無害意 (不瞋恚 abyāpādo)、正見 (正 しい見解 sammā-ditthi) の十である (D.33.Saṅgīti-suttanta 3.3.3-4 : D.III.p.26 9<sup>19</sup>)。そしてその他も D.33.Sangiti-suttanta 3.3 (D.III.pp.266ff.) 及び、D.34 Dasuttara-suttanta 2.3 (D.III.290ff.) から説明される。要点のみを示すと、十聖 住(十種の聖なる住し方)とは、『友よ。ここに比丘が五つの〔悪〕属性が捨てら れており(pañcanga-vippahīno hoti)、六つの〔好〕属性を具え(chalangasamannāgato)、一つを守り(ekârakkho)、四つ(食・住・薬・衣)に依存し (catur-āpasseno)、銘々の真実を除き去り (panunna-pacceka-sacco)、欲求をすっ かり捨て (samavaya-satth'esano)、思いに濁りなく (anāvila-sankappo)、身の 衝動力が静まり(passaddha-kāva-sankhāro)、心がよく解脱し(suvimutta-

citto)、よく解脱した智慧がある(suvimutta-pañño)』(D.III.269<sup>10-14</sup>)とあり、そ の五つの〔悪〕属性が捨てられている、とは、五蓋(pañca nīvaraṇāni)という 煩惱(悪い心)が捨てられていること:すなわち『欲しいものへの欲(欲貪 kāmacchando)、悪意(瞋恚 byāpādo)、鬱状・眠気(昏沈睡眠 thīna-middham)、躁 状・後悔(掉挙・悪作 uddhacca-kukuccam)、疑い(vicikicchā)が捨てられて いる』(D.III.269<sup>15-19</sup>)。六つの〔好〕属性を具えているとは、『眼で色を見ても心地 よくもなく心地悪くもなく無関心で思い知って過ごし、耳で声を聞いても、鼻で香 をかいでも、舌で味を味わっても、身で触れるものに触れても、意で法を認識して も、心地よくもなく心地悪くもなく無関心で思い知って過ごしている (manasā dhammam viññāya neva sumano hoti na dummano, upekkhako viharati sato sampajāno)』(D.III.269<sup>20-26</sup>) という。一つを護りとは、『比丘が思 念を護る心を具えている (satârakkhena cetasā samannāgato hoti)』(D.III. 269<sup>28-29</sup>) という。四つ(食・住・薬・衣)に依存しとは、『省察して一つを用い、// 忍受し、〃除き、〃避ける(saṅkhāy'ekam patisevati, 〃adhivāseti, 〃vinodeti, // parivajjeti)』(D.III.270²) という。十力とは、同複註 (VinA-tīkā, Vri. 3.198-203) によると、如來には身力(体力)と智力との二種の十力があるという。先ず 『その中で身力(体力)は象の系統(家系)に従って知られる(Tesu kāya-balam hatthi-kulânusārena veditabbam) という。象には「黒劣〔系統〕(kālâvakam)」、 「恒河〔系統〕(gangeyyam)」、「灰白〔系統〕(pannaram)」、「赤銅〔系統〕 (tambaṃ)」、「褐色〔系統〕(pingalaṃ) 」、「芳香〔系統〕(gandhaṃ)」、「吉祥 〔系統〕(mangalam)」、「黄金〔系統〕(hemam)」、「斎戒〔系統〕(uposatham)」、 「六牙〔系統〕(chaddantam)」という十種の家系(種類)があり、黒劣〔系統〕 の象が普通の象の系統(pakati-hatthi-kulam)であって、その黒劣〔系統〕の象 の力は十人力であるという。それ以下の系統の象はそれぞれ前の象の十倍の力があ り、最高の六牙〔系統〕の象の十倍が一如來の力であるという。『まさにこの〔如 來の力〕こそは、ナーラーヤナの集合(身)の力とも言われる(Nārāyana-sanghātabalan ti pi idam eva vuccati)。そこでナーラーとは諸々の光線が言われる (Tattha nārā vuccanti rasmiyo)。、それら種々の種類の光線がそこから生じると いうわけで、ナーラーヤナ (那羅延、光輝く) であり、金剛である (tā bahū nānāvidhā tato uppajjantī ti nārāyanam, vajiram)。それゆえに〔如來の力は〕金剛 **の集合(身)の力**であるという意味である(tasmā vajira-saṅghāta-balan-ti attho)。 そこでこの〔如來の力〕は普通の象で数えると百億の象の〔力〕であり、人(男)で 数えると千億の人力である(Tad etam pakati-hatthi-gananāya hatthīnam kotisahassānam, purisa-gananāya dasannam purisa-koti-sahassānam balam hoti)。先ずこれが如來の身力(体力)である(Idam tāva tathāgatassa kāva諸法考-dhamma の原意の探求と再構築-(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展

balam)』(VinA-tīkā, Vri. 3.198-199)。以上の文は PTS.MA.II.p.26.Vri.I.338 及 び PTS.AA.V.p.10, Vri.3.292 とほぼ同趣旨であるが、より詳しい。漢訳では曇無 讖譯『大般涅槃經』卷11(*T.*12,No.374, p.429b)、慧嚴等編『大般涅槃經』卷10 (T.12, No.375, p.670c)、鳩摩羅什譯『集一切福德三昧經』 卷上 (T.12, No.382,p.989c) にやや類似の文が認められる。この他にも大乗経典においては仏・ |菩薩の身が那羅延身と呼ばれる例は多い (T.12, No.360 『無量壽經』卷上 p.268b²³, No.382 『集一切福德三昧經』卷上 p.989c², T.17,No.761 『法集經』卷 pp.626a²³, 649a³)。ナーラーヤナは一般にはヴィシュヌ神と考えられるが、以上においてはそ の神との関連は明示されない。次に智力とは**如來十力**(dasa tathāgata-balāni) であり、仏=如來のみが有するという十種の智慧の力である。同複註は先ず世尊が 舎利弗に説く経文(Vri.M. 1.148, PTS. M.I.pp.69<sup>31</sup>-71<sup>18</sup>)を引く(A. 10.21: PTS.  $A.V.pp..33^7-36^{16}$ もほぼ同文で、仏が比丘達に説く経文である)。以下はその要点。 『(1) 如來は 処(因果の道理)を 処(因果の道理)から、また非処(非道理)を 非処(非道理)から有りのままに知る(tathāgato thānañ ca thānato atthānañ ca aṭṭhānato yathā-bhūtaṃ pajānāti)。(2) 如來は過去・未来・現在の業が受け取る ものごとの報いを道理から原因から有りのままに知る(tathāgato atītânāgatapaccuppannānam kamma-samādānānam thānaso hetuso vipākam yathā-bhūtam pajānāti)。(3) 如來は全ての処(輪廻の境遇と涅槃)に行く道を有りのままに知 る (tathāgato sabbattha-gāminim patipadam vathā-bhūtam pajānāti)。 (4) 如來は多くの界(要素・領域)・種々の界(要素・領域)を持つ世間(自分の存在 の領分) を有りのままに知る (tathāgato aneka-dhātum nānā-dhātum lokam yathā-bhūtam pajānāti)。(5) 如來は衆生達に種々の意向があることを有りのま まに知る (tathāgato sattānam nānâdhimuttikatam yathā-bhūtam pajānāti) (6)。如來は他の衆生達・他の人達に能力(根)の上下があることを有りのままに 知る (tathāgato para-sattānaṃ para-puggalānaṃ indriya-paropariyattaṃ yathā-bhūtam pajānāti)。(7) 如來は瞑想(禅、静慮)・解脱・心統一(三昧)・ 入定(等至)の汚染と浄化と出定を有りのままに知る(tathāgato jhānavimokkha-samādhi-samāpattīnam samkilesam vodānam vutthānam vathābhūtam pajānāti)。(8) 如來は種々に定められた前世の住所を想起する(tathāgato aneka-vihitam pubbe- nivāsam anussarati)。(9) 如來は神的な超人間的な清浄 な眼(天眼)をもって衆生達が死没し再生するのを見る。劣った・優れた・美しい・ 醜い・善く逝った・悪しく逝った衆生たちが、業のままに行くのを知る(tathāgato dibbena cakkhunā visuddhena atikkanta-mānusakena satte passati cavamāne upapajjamāne hīne panīte suvanne dubbanne sugate duggate. yathā-kammūpage satte pajānāti)。(10) 如來は漏(煩惱)が尽きるから無漏の

心解脱・慧解脱をまさにこの現実において自ら悟って体得してそなえもって住する(tathāgato āsavānaṃ khayā anāsavaṃ ceto-vimuttiṃ paññā-vimuttiṃ diṭṭh'eva dhamme sayaṃ abhiññā sacchikatvā upasampajja viharati)( $VinA-tik\bar{a}$ , Vri. 3.199-201,PTS. M.I.pp.69³¹- 71¹⁵抜粋)。『雜阿含經』卷26(684):T.2.No.99,186c¹⁵-187b⁴,『增壹阿含經』卷41(結禁品第 46.4):T.2.No.125,776b¹⁵-c²⁰に相当文がある。玄奘訳『俱含論卷27』T.29.No.1558,140b⁵¹¹では簡略に處非處智力、業異熟智力、靜慮解脫等持等至智力、根上下智力、種種勝解智力、種種界智力、遍趣行智力、宿住隨念智力、死生智力、漏盡智力と示されている(Cf. AKBh. pp.411¹²-412°)。

十無学支(無学即ち修学すべきことが無い「聖者の〕10種の要件)とは、十無学法(dasa asekhā dhammā 修学すべきことが無い十種の属性=要件)であり、それぞれ修学すべきことが無い「聖者(無学)の〕正見.正思.正語.正業.正命.正勤.正念.正定.正智.正解脱である(asekkhā sammā-diṭṭhi, asekkho sammā-sankappo, asekkhā sammā-vācā, asekkho sammā-kammanto, asekkho sammā-ājīvo, asekkho sammā-nāṇam, asekkhā sammā-vimutti D.III.p.271<sup>59</sup>)。『長阿含』(9)「衆集經」(T.1.52c<sup>78</sup>)には、無學正見.正思.正書.正業.正命.正念.正方便.正定.正智.正解脫とあるが、同経(10)「十上経」(T.1.57 b<sup>20-21</sup>)には、無學正見.正思.正書.正業.正命.正念.正方便.正定.正解脫.正智とある。『集異門足論』卷20(T.26.452c11ff.)には、一無學正見。二無學正思惟。三無學正語。四無學正業。五無學正命。六無學正動。七無學正念。八無學正定。九無學正解脫。十無學正智とある。順序と內容に小異がある。

- 20) 『佛本行集經』卷44 (T.3.860a²⁴-860b⁴) には、帝釋天王が摩那婆身(バラモン学生の姿)になって、王舍城に向かう仏と比丘大衆の前を行きながら説く 5 偈(7言10句)と、人々の疑問の声に応じて述べる 2 偈(7言8句)がある。ともにほぼ®の趣旨に対応する。『四分律』卷33 (T.22.798a²⁵-798b³) には摩竭國人が尋ねる1 偈(5言4句)と釋提桓因(帝釋天)が答える 5 偈(5言10句)とがある。後の5 偈は®のqの趣旨を詳しく述べたような内容である。『五分律』卷16 (T.22.109c¹⁵-²³) には摩竭人の問いの1 偈と釋提桓因が答える1 偈だけである。後者は®のqに対応する。
- 21) ここは *SBV.*I.166<sup>1-12</sup>; 『破僧事』 巻 8 (*T.*24.138b<sup>5-10</sup>); 『衆許摩訶帝經』 巻 10 (*T.*3.965c<sup>26</sup>- 966a<sup>7</sup>), 『過去現在因果經』 巻 4 (*T.*3.651c<sup>11-26</sup>)と対応する。『四分律』 巻33(*T.*22.798b<sup>10-24</sup>)と『五分律』 巻16(*T.*22.110a<sup>28</sup>-b<sup>6</sup>)は、仏が改めて王をして竹闌を四方僧に施させる。

王が竹闌を寄進したことに対して、世尊は祝福(呪願)を与えた、という伝承があ

諸法考一dhamma の原意の探求と再構築一(6) 法と諸法と縁起-教団の形成と発展

獲<sub>-</sub>其義利- 為<sub>-</sub>利樂-布施 後必得-安樂- (≒T.24.125b<sup>29</sup>: SBV.I.p.124<sup>11-14</sup>: bhagavām ... tad dānam anayā abhyanumodanayā abhyanumodate: yad-artham dīyate dānam tad-arthāya bhavisyati/ sukhârtham dīyate dānam tat sukhāya bhaviṣyati/... Cf. CPS.3.10-13.); 『四分律』卷33: T.22.798b<sup>23-28</sup>: 時 世尊。以\_慈愍心\_受\_彼園\_已。即為\_咒願\_ 種植\_諸園樹\_ 并作\_橋船梁\_ 園果諸浴 池 及施,人居止 如,是之人等 晝夜福增長 持,戒順,正法。 彼人得,生,天;『五分律』 卷 16: T.22.110b45:為說 - 隨喜咒願偈-。 如r為-毘蘭若-所+說 (Cf.同巻 1 : T.22.2b<sup>4-11</sup>:隨喜偈);『佛本行集經』卷44:T.3.860c<sup>11-15</sup>:而咒願言 一切樹木雜園 林 并及造=作諸橋等- 渠池井泉以充濟 船舫來去度=衆人- 彼等恒於=晝夜中- 福報 日增長無,絕 行,法持,戒人亦爾 信敬堅固即生,天:『過去現在因果經』卷4: T.3.651c<sup>27</sup>-652a<sup>5</sup>:說↓偈咒願 若人能布施 斷\_除於慳貪\_ 若人能忍辱 永離\_於瞋 患- 若人能造レ善 則遠上於愚癡- 能具-此三行- 速至-般涅槃- 若有-貧窮人- 無=財 可=布施 見=他修-施時 而生-隨喜心 隨喜之福報 與レ施等無レ異。この呪願 (abhyanumodanā, 祝福、随喜)とは、布施によって福徳(功徳)が積まれ楽を得 るという趣旨で祝福する。『方廣大莊嚴經』卷12 (T.3.613b<sup>25-29</sup>) と『普曜經』卷8 (T.3.533b<sup>27</sup>-c<sup>4</sup>) とでは、竹園を寄進したのは王ではなくマガダ国の長者カランダ (迦蘭陀、迦陵) であり、それを受けて仏は呪願を述べたという。但し呪願の文句 は出ていない。

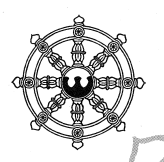
- 22) CPS. 28b.1-3; Mv.III. pp.59<sup>9-3</sup>;
- 23) Vidhushekhara Bhattacharya ed. *The Yogācārabhūmi of Ācārya Asanga*, Calcutta 1957, pp.118<sup>11</sup>,149<sup>2</sup> に原語が出ている。嬌乱の嬌は「体をくねらせて、こびを含むさま、女がしなやかにからだをくねらせること」(藤堂明保『学研 漢和大辞典』学習研究社1978) の意であることに因むなら、「不死嬌乱論」も名訳かもしれない。 Hata Masatoshi (畑昌利), On *amarāvikkhepa* (『印佛研』LVII-3,2009,pp.1193-98,1419-20) は、後代のチベット資料などをも検討して、この語を「際限ない〔言葉による〕ごまかし」endless equivocation とする。これは amara を「際限ない」と解するものである。但しその立言が際限のないごまかしではない。 4 類16種の判断(命題)の可否を問われても、その一々に対して「そうとも私には思えない…」云々と5種の言い方で否定を繰り返したに過ぎない。際限もあり、ごまかしもないが、その立言は結局は判断停止(判断保留)に帰するのであり、いわば一種の不可知論というべきであろう。
- 24) この文については、前註14及び「諸法考(5)註4参照。

キーワード 法 dhamma 縁起 教団形成 詭弁論

佛教研究

第39号

平成23年3月



国際佛教徒協會